
Oude Kerk, 23 november 2025 
Eeuwigheidzondag 
ds. Johan Meijer  
 
gelezen: Meleachi 3: 19-24 en Lucas 21: 5-19 
 
titel: twee dimensies  
 
overdenking 
 
Gemeente van onze Heer Jezus Christus, 
Lieve mensen van God, 
 

I 
Vandaag zijn voor het laatst de kunstwerken van Richard Steunenberg te zien. Op 2 
november, in de dienst waarin het Protestants Kerkkoor afscheid nam, stonden we stil 
bij Weg naar Eeuwigheid en vorige week in de dienst waarin we ook het Avondmaal 
vierden gingen we in op de gezichten van het grote werk Eerste Avondmaal, met het 
gezicht van Christus in het midden. Vandaag kijken we naar Weg naar Eden.  



Je ziet een weg, die voert van de actualiteit van het hier en nu naar de dimensie van Gods 
werkelijkheid. Je stuit op een schijnbaar onneembare barrière van wereldleiders. Die 
zitten als kleine pasfoto’s ‘verstopt’ in een rode haag, die op een vestingsmuur lijkt. Maar 
de ‘Weg naar Eden’ doorbreekt deze machtige lijn. Een engel voert je terug naar het 
Paradijs. Wij mogen die weg gaan, samen met hen die ons zijn voorgegaan in de dood: 
de witte kruisjes. 
 
II 
Wat de werken van Richard die wij hier in de kerk zien alle verbindt is dat ze gaan over 
twee dimensies. De aardse, stoffelijke dimensie van de aarde met haar wel en wee, onze 
biografie met al haar gebeurtenissen èn de hemelse dimensie, de dimensie van de 
Geest, van de Ziel, van de Eeuwigheid. En die beide dimensies zitten als het waren als 
lagen in één kunstwerk. Zoals stoffelijke en geestelijke dimensies in één en een zelfde 
mensenleven kunnen bestaan.  
 
III 
Zoals ik dat zie en gezien heb bij mensen die ik mocht begeleiden op weg naar hun 
overgang naar het licht. Dat moment dat wij sterven noemen, of overlijden. Wanneer je 
zegt dat het lijden over is voor diegene, dan is het een passend woord. En wanneer je 
zegt dat het lichaam dood gaat, dan is sterven een goede aanduiding. Een woord als 
‘overgaan’ vind ik ook een passende benaming. Bij de situaties van dertien van de 
drieëntwintig namen die we noemden, was ik als pastor betrokken. In een aantal met 
een intensieve begeleiding die vooraf ging. Stuk voor stuk onvergetelijke en 
indrukwekkende processen, die dan zo bij het noemen van de namen weer in me 
omgaan, bij het noemen, bij het voorbereiden. Ze vlinderen weer binnen, in woorden en 
in zinnen en zo zijn wij even bij elkaar aan het einde van het jaar. Niet alleen de namen, 
de gezichten, de verhalen vlinderen weer binnen, maar ook wat ik zelf voelde. Hoe je op 
elkaars weg kwam. Sommigen kende ik al vanaf het begin, sommigen leerde ik pas 
recent kennen. Zo zie nog zo Jasper hier de kerk binnenkomen met vader en broer, een 
jongen van jaar of elf, toen ik in 2008 hier begon.  Of Henk Flink, die ik kende vanaf het 
allereerste begin. Maar ook nieuwe mensen kwamen, nieuw ingekomenen van het 
afgelopen jaar.   
 
IV  
Een bevriende uitvaartbegeleider zei me na een heel aantal uitvaarten samen een keer: 
heb jij ook een ander verhaal dan de larf en de libel? Want die ken ik nu wel een keer uit 
mijn hoofd. Jazeker, er zijn andere verhalen en beelden, maar de larf en de libel kwam 
toch herhaaldelijk voorbij en zal dat ook blijven doen. Omdat die het zo treffend zegt: dat 
de ziel een transformatie ondergaat, van de aardse, stoffelijke dimensie naar de 
dimensie van het Licht. En dat de ziel, waarin tijdelijk ons aardse lichaam huist, blijft en 
openbloeit tot een groter Zijn. En dat zulk spreken geen spiriwiri trendy gewauwel is, 
maar volop Bijbels, volop in de lijn van Paulus die spreekt over een nieuwe en 
verheerlijkt lichaam, een opstandingslichaam, onstoffelijk. Dat zo’n beeld als een larf 
als wat we hier en nu zien en een libel waarin die getransformeerd wordt wel degelijk bij 
de Christelijke traditie past en een diep en zeker weten kan vormen voor wie gaat en voor 
wie voortbestaat. En dat ik dat ook een aantal keren zo heb ervaren en gezien, niet alleen 
bij het moment van overlijden, maar ook op de weg daar naar toe. Bij een aantal van de 



genoemde namen waren de omstandigheden van het sterven zeer smartelijk, voor 
henzelf en voor de omstanders. Voor wie dat innerlijk toeleven er niet was door het 
plotselinge, het heftige einde. En bij alle namen horen de tranen van wie afscheid 
moesten nemen, de tranen, het verdriet, de stekende pijn, het gemis dat mettertijd 
eerder toeneemt dan verzacht. Het spreken over de ziel is daarbij niet bedoeld als een 
misplaatste troostdeken, en het neemt zeker niet de grote vragen en angsten weg, ook 
niet de waarom-vragen, maar het is wel een dimensie die we vanuit geloof, hoop en 
liefde aan de orde mogen stellen, juist als het lijden aan een ziekte, of een geestelijke 
pijn, of de rauwe rouw je overspoelt. 
 
V 
Juist dan is het goed om dingen niet te verzachten of weg te stoppen, maar om ze te 
benoemen en desnoods uit te schreeuwen. Juist dan zijn luisterende oren en open 
harten zo belangrijk en kun je aansluiting en verbinding vinden bij woorden en beelden 
die jouw situatie, jouw gevoel, jouw onmacht, jouw angst treffend uitdrukken. Dat 
kunnen Bijbelwoorden zijn, dat kunnen zelfs heftige Bijbelwoorden zijn, zoals die ook 
vandaag klonken. Er is een stroming die zegt: zulke heftige woorden van zo’n profeet 
Maleachi, of van die dreigende eindtijdswoorden van Jezus passen niet bij een 
Eeuwigheidzondag waarop je de namen van hen die voorgingen gaat noemen. Niet 
pastoraal. Niet geschikt. Maar zijn het niet juist de woorden en de beelden die je 
herkent? Die je ziet in de actualiteit van deze wereld en van jouw eigen leven? 
 
VI 

 
Dat is wat ik in de verbeeldingen van Richard Steunenberg zo treffend vindt, dat ze juist 
die rauwe werkelijkheid wél benoemen. Zoals in dit werk. Zo op het eerste gezicht vredig 
met het wit en de engel, een esthetisch geheel, een liefelijk beeld. Maar kijk je beter dan 
zie je ze: de dictators, gezicht voor gezicht, de leiders met hun ego’s en hun 
bombardementen en hun oorlogstaal en oorlogsdaden. Je kunt ze letterlijk nemen, 



gezicht voor gezicht benoemen, maar je kunt ze ook toepassen op jouw eigen 
persoonlijke leven, waarin de stemmen van angst en onzekerheid soms de leiding 
hebben, of de letterlijke vijandelijke soldaten van kwade tumoren. De tikkende 
tijdbommen, die onze lichamen soms zijn. De pijn, de hevige pijn soms, de 
benauwdheid. Als waren het onneembare vestingen. En je kent ze allenmaal, ook de 
muren van onbegrip waarop je stuit. Die dimensie in Richards werk, in de woorden van 
de profeten en van Jezus, die werkelijkheid die er is en niet ontkend mag worden, nooit, 
ook nooit door zalvende troost of een te snel uitgesproken: ‘Komt goed…’ 
 
VII 
Maar wel ook die andere dimensie waar de profeten en Jezus het over hebben en waar 
Richard met beeld en anderen met geluid over getuigen. De gruwel van de verwoesting 
heeft het laatste woord niet. De muur die een vestingswal lijkt is niet de laatste grens. Er 
is een doorbraak van de Geest, een doorbraak van de ziel, de eeuwigheidswaarde van 
God, die engelen stuurt op jouw pad om je te geleiden over een andere weg. Een weg die 
eeuwig is, en Licht, en die wij Paradijs mogen noemen, Eden of gouden stad. Of ziel, die 
huist vlak naast wat we zien. Niet alleen de mensen die ons zijn voorgegaan, maar wij 
allen mogen ons gedragen weten door de blijvende, duurzame, eeuwige liefde van God, 
waarin we mogen geloven, waarop we mogen hopen. Waarmee wij ons allen omringd 
mogen weten.  
 
Amen 


